

# ما بعد جدیدیت، تانیثیت اور ردِّ تشکیل؛ هرمینیاتی تناظر

### Postmodernism, Feminism and Deconstruction A Hermeneutic Perspective

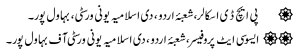
By Muhammad Rashid Saeedi, PhD Scholar, Dept. of Urdu, The Islamia University of Bahawalpur.

Dr. Liaquat Ali, Associate Prof., Dept. of Urdu, The Islamia University of Bahawalpur.

#### **ABSTRACT**

At the end of second decade of 21st century, feminism got identification as movement and critically theory. Feminism deeper diverse incorporates a and relation postmodernism. Postmodernism sidelines the imposed truths and it professes marginal characters and ideologies to main prominence. Feminism insists to put the role of disempower women, from hundred of years, for the central place and affirms the acknowledgement of the facts conferred by the woman herself about the woman. Feminism does not highlight plights of woman on social and political level but also, it impacts the creation and critique of literature and as feminist critical theory. The theory of Feminism primarily analyzes any literary text by putting the feminist ideology as a context and perspective. Through this methodology, text is interpreted by using deconstruction as critical tool to deduce meaning. The of this article to scrutinize prime purpose interrelationships of feminism, post modernism deconstruction and their nature and functionality.

**Keywords:** Postmodernism, Feminism, Modernism, Feminist critical theory, Deconstruction, Hermeneutics, Criticism, Polysemy.





تانیثیت (Feminism) جو اولاً ایک ہمہ جہت سیاسی تحریک، ثانیاً ایک فکری رویہ اور ثالثاً ایک طریقِ مطالعہ ہے ؛ اپنے طور اس قدر ارتقا، وسعت، رنگا رزگی اور بوقلمونی کی حامل ہے کہ مغرب ہو یا مشرق اس سے صرف نظر ممکن نہیں رہا۔ قبل از تاریخ سے تاریخ کے دور تک، پھر قبل از جدید سے جدید اور جدید سے مابعد جدید دور تک عورت کی ساجی حیثیت اور مرد کاعورت کے حوالے سے نظریہ اور رویہ بدلتا رہا۔ تانیثیت دراصل عورت کا اپنی وجود اور حیثیت کا ادراک حاصل کرنے سے، مرد اساس ساج میں اپنے وجود کو آزاد کرانے اور اپنی کردار کواپنی شرائط پر متعین کرنے تک کا سفر ہے، جو آج تک جاری ہے۔ اردو میں بھی تانیثیت پر اس قدر کام ہو چکا ہے کہ تانیثیت کیا ہے اور کیا نہیں ہے، کے مسئلہ کو اب تک حل ہو جانا چا ہے تھا، تا ہم اصطلاحات سے خوف اور ان کے تذیذ ب آمیز برتاؤنے کے الجھاؤ برقر ار رکھا ہے۔ اس مقالے میں تانیثیت کے مابعد جدیدت سے تعلق، تا نیثی طرز قرائت اور رڈ تشکیل کے باہمی رشتے، ان کی ماہیئت اور تفاعل کا تجزیہ کیا جائے گا۔

تانیثیت کی تحریک اگرچہ سوا دوصد یوں پرمجیط ہے تاہم ادبی مطالعات، بالخصوص مشرقی ادبی منظر نامے میں اس کا چلن تھیوری کے مباحث، بالخصوص مابعد جدیدیت کے فروغ کے ساتھ عام ہوا۔ تانیثیت کا مابعد جدیدیت سے تعلق گہرا ہے اور ہمہ گربھی۔ پوسٹ ماڈرنزم اور فیمنزم کا تعلق فقط زمانی نہیں بلکہ ان کے ایک دوسرے پرکئی قسم کے اثرات ہیں۔ مابعد جدیدیت نے آفاقی سمجھی جانے والی سچائیوں کی تردید کی ، اتھارتی کوچین کیا ، عاشیائی کرداروں اور نظریات کو مرکز میں لانے کا دعوی کیا۔ مابعد جدیدیت کا تکثیریت اور لامرکزیت کا دعوی کیا ، عاشیائی کرداروں اور نظریات کو مرکز میں موجود تمام نظریات اور افکار لا مرکز ہوجاتے ہیں۔ (() مابعد جدیدیت کے اس نکتے کی وجہ سے ساجی میں مرد کی اساسیت پر بھی ضرب پر تی ہے۔ اس بنیاد پر تامیشیت ، صدیوں سے عاشی پر موجود عورت کے کردار کومرکز میں جگہ دینے اور عورت کے بیات والی بنیاد پر تامیشیت ، صدیوں سے عاشی پر موجود عورت کے کردار کومرکز میں جگہ دینے اور عورت حال کے بینے والی تانیثیت اور اس سے پہلے موجود تانیثیت کے مختلف دھاروں میں ایک خاص فرق ہے جس کی بنیاد پر تامیشیت کے ویوسٹ ماڈرن فیمینزم (Postmodern Feminism) بھی کہاجار ہا ہے۔ موجودہ تانیثیت کو یوسٹ ماڈرن فیمینزم (Postmodern Feminism) بھی کہاجار ہے۔ (()

مابعد جدیدیت سے منسلک تانیثیت، روایتی فیمینزم کی تحریکوں سے منفرد ہی نہیں بلکہ ان کے حوالے سے اللہ ان کے حوالے سے اللہ اللہ کے جواب بھی لیے ہوئے ہے۔ لبرل فیمینزم (Liberal Feminism) کا بنیادی مقصد طبقہ نسوال کے لیے سیاسی ومعاشی آزادی اور مساوات کا حصول تھا۔ فیمینزم کی اس لبر کے بنیاد گزاروں نے عدم مساوات کی بنیادوں پرغور کرنے اور ساجی تشکیلات پر سوال اٹھانے کی بجائے اُسی ساجی سطح پر رہتے ہوئے مواقع

کی مساوی فراہمی کی بات کی اور بظاہر ناممکن نظر آنے والے حقوق حاصل کر لیے۔ ریڈیکل فیمینز م ( Radical Feminism) نے مرد اور عورت کے درمیان صنفی امتیازات اور ان کی بنیاد پر ہونے والے جبر اور زیادتی کو نشان ز د کیا نظم و جبر کی ان بنیادوں کو بہت گہرا یا کررڈ عمل کےطور پر مرد اورعورت کوجنس اورصنف ہی کی سطح پر تقسیم نہیں کیا بلکہ ہر دو کی نوع (species) ہی الگ ہونے کا اعلان کر دیا۔ دو ایسی انواع جن میں کسی قدر مرتطک کی تلاش بے سود ہے ... اور اِس طرح رومانوی تعاملات کے لیے بھی مرد کی بجائے عورت ہی کی طرف ملتفت ہونے کی راہ ہموار کی۔ یعنی ریڈیکل کز بئین فیمنزم نے عورت کومرد سے آزاد ہونے یہ راہ سُجھا کی کہ عورتیں ہم جنسیت (Bisexuality, Androgyny) کی بنیاد پر الگ سماج قائم کر کے فلاح یا ئیں۔" مذکورہ دو نوعیت کی تانیثیت م داورعورت کے درمیان اختلاف پرتوجه دیتی ہیں لیکن ان کی بنیادوں کونظر انداز کر دیتی ہیں۔ مابعد جدید تانیثیت یدرسری نظام کے عورت براثر انداز ہونے والے واضح اور عمومی مظاہر برفوری ردعمل کا اظہار کرنے کی بچائے ان کی جڑوں تک رسائی حاصل کر کے اس کے مرکز کورڈ تشکیل کرنے کی طرف مائل کرتی ہے۔ یعنی اس کا بنیادی مقصد پدرسری ساج کے، ترجیحی بنیادوں پر استوار، ان اصولوں کوغیر مشحکم کرنا ہے جوصنفی امتیازات اور عدم مساوات کا باعث ہیں۔معاصر فیمینزم مابعد جدیدیت ہی کی طرح وحدانی سجائی اور حقیقت کے مسلّمہ تصورات کو رد کرتی ہے، مابعد جدیت استر داد کے لیے یہ بنماد فراہم کرتی ہے کہ تصورِ حقیقت مقامی، جغرافیائی اورتشکیلی ہوتا ہے، جب کہ تانیثیت کے نز دیک آ فاقی سچائیاں مرد اساس ہوتی ہیں جن کا عورت پر اطلاق، عورت کی ذاتی فکر اورتشخص کومسار کر کے اسے مرد کی توقع کے مطابق ڈھال دیتا ہے۔ '' بعض پوسٹ ماڈرن تانیثی مفکرین اس تحریک کے لیے لفظ فیمینزم کوبھی ناپیند کرتے ہیں کیوں کہ ان کے نز دیک'ازم' کے حامل تمام نظریات اینے اندر مرکزیت، حتمیت اور اتھاڑتی پر زور دیتے ہیں جب کہ پوسٹ ماڈرزم، تکثیریت، کثیر المعنویت اور بوقلمونی کی قائل ہے۔

مابعد جدید تانیثیت کے مزاج کی تشکیل اور تعین کے لیے ان اہم نظر یہ سازوں کے نظریات سے متعارف ہونا ضروری ہے جضوں نے قیمینزم کی اس روش کوفکری حوالوں سے نژوت مند بنایا۔ پوسٹ ماڈرن فیمنزم میں جولیا کرسٹیوا(Julia Kristeva)[پیدائش:۱۹۴۱ء]کے نظریات بہت اہمیت کے حامل ہیں۔ جولیا نے اپنی کتاب Strangers to Ourselves) میں انسانی تذکیر و تانیث کا استر دادیش کیا۔ اس کے بقول فقط جسمانی ساخت لینی اناٹومی (anatomy) کی بنیادیرایک فرد کوم داور دوسرے کوعورت قرار دیناان پر جبر مسلط کرنا ہے۔ جولیا کرسٹیوا کے نز دیک پیقسیم مفتحکہ خیز ہے، کیوں کہ ایک عورت اپنے اندر مردانہ احساس وجذبات

ششش ماہی اردو

بھی رکھتی ہے، اس طرح مردبھی اپنے اندر اپنی جنس مخالف کے جذبات لے کر جیتا ہے۔ اس نکتے کی وضاحت ڈاکٹر نحییہ عارف نے اس طرح کی ہے:

میں اک انسان سے کلام کرتی ہوں اور بحیثیت انسان میرے اندر مرد اور عورت دونوں موجود ہیں۔ اس لیے میرا مخاطب بھی انسان ہے۔ ایسا انسان جو مرد کے روپ میں بھی ظاہر ہوسکتا ہے اور عورت کے روپ میں بھی۔ انسان ایک افقی لکیر ہے جس کے ایک سرے پر مردانہ اوصاف ہیں تو دوسرے سرے پر نسائی اوصاف۔ (۱)

روایتی ساج میں اپنے اندر کے اس دوسر ہے پن (otherness) کوتسلیم نہیں کیا جاتا اور دبا دیا جاتا ہے۔
اندر سے اُٹھنے والی متنوع اور عجیب خواہشات کا حامل شخص اگر اپنانسیاتی تجزیه کرے تو اپنے تحت الشعور میں موجود
میلانات اور خواہشات کی بنیادوں کو پہچان سکتا ہے، جو یقیناً ایک صنف کے اندر دوسری صنف کے خصائص کی
بنیاد ہوتے ہیں۔پوسٹ ماڈرن ساج میں LGBT کے حوالے سے رویہ انی بنیادوں پرتشکیل پاتا ہے، جے علم،
شاخت، صنف اور جنسی تعلقات کے بارے میں کشادگی (openness) سے تعبیر کیا جاتا ہے۔

مابعد جدیدیت اور تا نیٹیت کو قریب لانے اور تا نیٹی نظریہ قرات کو تشکیل دینے والا بنیادی نقط یہ ہے کہ جنس اور صنف فطری نہیں بلکہ زبان کی تشکیل کردہ ہیں۔ یہ ساج کی زبان ہی کے اندر تشکیل کردہ ترجیحات ہے ہیں جو طاقت ور ، حاکم ، متظم ، معروضی فکر کا حامل ہے ، جب کہ عورت کے حیثیت ایک مفعول کی ہے جس کی فکر میں معروضیت ممکن نہیں ، وہ کز ور محکوم اور مردانہ ضرور توں کو پورا کرنے کی حیثیت ایک مفعول کی ہے جس کی فکر میں معروضیت ممکن نہیں ، وہ کز ور محکوم اور مردانہ ضرور توں کو پورا کرنے کے لیے بنائی گئی ہے۔ تا نیٹیت اس بات کا تقاضا کرتی ہے کہ عورت اپنے گزشتہ ، حالیہ اور ممکنہ تجربات کو مرد کے کے لیے بنائی گئی ہے۔ تا نیٹی مفکرین میں دیکھنے کے بجائے اپنے ذاتی دائر ہے اور سانچے میں رکھ کر دیکھے اور سمجھے۔ ان نکتے کی صراحت کے لیے تا نیٹی مفکرین میں سے میری جو فرگ (Mary Joe Frug) (۱۹۳۱ء) ، جو ڈتھ بٹلر تعارف کا فی ہوگا۔
تعارف کا فی ہوگا۔

جوڈ تھ بٹلرنے اپنی کتاب Gender Trouble (۱۹۹۰) میں بینظر بیپیش کیا کہ صنف کا تصور لازی، حیاتیاتی اور موروثی نہیں، بلکہ معاشرتی ہے جسے بار بار ایک ہی شے کی قرار دے کر ذہن میں بٹھا دیا گیا ہے۔صنف کی گردان سے فرد کے ذہن میں حقیقت کی شکل میں ایسا واہمہ بیٹھ جاتا ہے جو حاکم مرد کا صنف کی منشا

ہوتا ہے۔ یعنی سماج میں موجود عورت اور مرد حقیقت میں عورت اور مرد ہونے کی بجائے عورت اور مرد کا کر دار نبھا رہے ہوتے ہیں۔ بٹلر کے بقول کر دار نبھانے سے قبل ہم بذا نہ نامردانہ جو ہر کے حامل ہوتے ہیں نا زنانہ ، بلکہ ہم سماج کی تشکیل کردہ طاقت کے زیرِ اثر یہ خدمات سرانجام دیتے ہیں۔ علم کی دیگر اقسام کی طرح صنف بھی کسی آفاقی سچائی نہیں بلکہ زبان کے اندر طاقت کی پیداوار ہے۔ ہر فردصنفی کردار نبھاتے ہوئے اپنی طرح سے بہت اچھی کارکردگی پیش کرنے کی کوشش کرتا ہے تاہم تا نیش ماہرین کو چاہیے کہ کسی فرد کا اس کی متعین صنف کے حوالے سے غیر موزوں رویہ سامنے آنے پر اسے قبول کریں اور تمام صنفی شاختوں میں اس کی تحلیل اور مرکز ہونے کے میلان کا خیر مقدم کریں۔ (2)

تانیٹی نظریہ ساز میری جو فرگ کے مطابق مابعد جدیدیت کے نزدیک انسانی تجربات زبان کے اندر وقوع پذیر ہوتے ہیں۔ طاقت کا استعال براہ راست جرکوتشکیل دیتا ہے اور زبان بھی اسے مختلف انداز سے ایک جابرانہ شکل دیتی ہے۔ زبان کے ذریعے اظہار کے بعد بھی اس جبر میں کی بیشی کے امکانات موجود رہتے ہیں۔ میری جوفرگ کے نزدیک چوں کہ زبان اور اس میں پیش کیا گیا مظہر چوں کہ ہمیشہ تعبیر کا تحمل ہوسکتا ہے، اس لیے میری جوفرگ کے نزدیک چوں کہ زبان اور اس میں پیش کیا گیا مظہر چوں کہ ہمیشہ تعبیر کا تحمل ہوسکتا ہے، اس لیے اُسے جبر کے حق میں یا اس کے خلاف استعال کرنے کی گنجائش موجود رہتی ہے، اور یہی سیاسی جدو جہد کے رُخ پر منصر ہے کہ کس طرح جدو جہد سے کون سا متیجہ برآ مد ہوگا۔ فرگ کے بقول یہ بھی پوسٹ ماڈرن اصول ہے کہ صنف کوئی فطری، طے شدہ قطعی اور متعین چرنہیں بلکہ بیزبان کے اندر موجود معنیاتی نظام کا حصہ ہے جو دراصل ساجی تشکیل ہے۔ تہذیب و ثقافت نے ، جس کے پیچھے ہمیشہ طاقت ورکی منشا موجود رہتی ہے، نواتین کے جسم کومعنی علی وقت کے ساتھ، طاقت ورکی منشا کے مطابق بدلتے رہتے ہیں۔ (۸)

زبان کے سان سافتہ ہونے اور اس کے عورت پر اثر ات کو تا نیٹی نقاد ہیلن سکو سے بھی منفر دا نداز میں پر کھا اور زبان میں موجود شوی تضادات (Binary Opposites) کے نظام کو فطری کی بجائے تشکیلی ثابت کیا جو عورت کو حقیر اور حاشیائی کر دار بنانے میں معاون ہے۔ غور کریں تو یہ شوی تضادات یا اضدادی جوڑے ؟ آسان۔ زمین، گورا۔ کالا، اچھا۔ برا، اونچا۔ نیچا دراصل اپنے اندر ایک درجہ بندی لیے ہوئے ہیں، جو مرد اور عورت کے معاطع میں عورت کے لیے ہمیشہ کمز ور اور کمتر خصوصیات لائے۔ جیسے طاقت ور۔ کمز ور، مضبوط۔ نازک، بہادر۔ بزدل وغیرہ۔ ہیلن سکوس کے نزدیک یہ سب پر رسری نظام اور زبان ایسے تمام اداروں پر مرد کے تسلط کا نتیجہ ہے۔ بختی تا نیٹی تنقید کے نزدیک یہ زبان کا فطری رویہ نہیں نلکہ مرد اساس ساج کی سازش ہے۔ جولیا کرسٹیوا کی طرح ہیلن سکوس نے بھی عورتوں کی ذاتی اور منفر دزبان کی بات کی جوروا یتی زبان سے الگ اور معنی کے آزادانہ کھیل کی جوروا یتی زبان سے الگ اور معنی کے آزادانہ کھیل کی



حامل ہوتی ہے۔<sup>(9)</sup> تاہم الیی زبان میں لکھنا فقط عورت کی دسترس میں نہیں ہوتا بلکہ داخلی ذوجنسیت کا حامل کوئی مردبھی اس طرح لکھ سکتا ہے۔

تانیثیت ایک با قاعدہ ساسی، ساجی اور صنفی تحریک کے طور پر مغرب میں اپنی مربوط اور پُر اثر روایت تشکیل دینے کے بعد، اب مشرق بالخصوص ہمارے ساج میں بھی سرگرم نظر آتی ہے۔ پاکستان میں اگر جہ اس کی سیاسی وساجی سرگرمیوں کے ظہور کو زیادہ عرصہ نہیں ہوا، تاہم ادب کے حوالے سے تانیثیت کی آوازیں گزشتہ تین د ہائیوں سے سنائی دے رہی ہیں۔ تانیثیت کا بنیادی سروکارعموماً تین عوامل سے ہے۔ اوّل ماضی میں عورت کی ساجی، سیاسی، تاریخی اور صنفی حیثیت کی در یافت۔ دوم ماضی اور حال میں عورت کی حیثیت کے پیچھے شکیلی عوامل مالخصوص مرد اساس ساج کی طاقت کا سراغ لگانا اور اس کی نوعیت و غائیت واضح کرنا اور سوم یہ ہے حال اور مستقبل میں عورت کی حیثیت کاتعین کرنا۔ تانیثیت کواگرادب کے تعلق سے دیکھا جائے تو بنیا دی طور پریہ دوطرح سے سامنے آئی۔اوّل فیمینزم کی تحریک اوراس سے حاصل ہونے والے شعور کا تخلیقی ادب میں اظہار اور دوّم تانیثی نظریات کوبطور سیاق اور تناظر برت کرتخلیقی ادب کے تقید مطالعات۔ تانیثی ادب کے تعین اور اس کے آغاز کے بارے میںعموماً ایک غلط فنہی پائی جاتی ہے کہ ماہ لقا چندا بائی یا لطف النسا امتیاز سے تا حال تمام خواتین کی تخلیقات کو تانیثی ادب قرارد یا جاتا ہے۔ حالاں کہ تانیثیت کی تفہیم کے بعد نسائی ادب اور تانیثی ادب کے درمیان فرق کو واضح ہو جانا چاہیے۔ تانیثی ادب دراصل مرد اساس ساج کی تشکیلی دنیا اور اس کے عورت دشمن رویوں سے واقفیت کے بعد عورت سے متعلق حذبات، خواہشات اور ارادوں کے اظہار پرمشمل ادب ہے، جب کہ نسائی یا نسوانی ادب میں وہ سارا ادب بھی آ جائے گا جومغلوب عورت کی محکوم فکر کا نتیجہ کیوں نہ ہو۔ تانیثی شعور کے بغیریا اپنی ذات کی ساجی تشکیل کے شعور کے بغیر عورتوں کے لکھے لٹریچر کو تانیثی ادب میں شارنہیں کیا جا سکتا۔ اس بابت ڈاکٹر ناصرعماس نیتر رقم طراز ہیں:

عورت اپنی خودی اورع فانِ نفس سے محروم رہی ہے۔ عورت کے عرفانِ نفس کے سلسلے میں جولٹر یچر موجود ہے وہ عورت کے تجربے، تجزید ذات یا روح سے نہیں ابھرا، بلکہ وہ مرد کا شعورذات ہے یا پھر مرد کی عورت سے متعلق آرزو مندانہ خواہشات کا مظہر ہے۔ ایسا نہیں کہ عورت تجزید ذات کی صلاحیت یا روح سے محروم تھی، بس عورت کو یہ موقع نہیں دیا گیا کہ وہ اپنے تجربے کا اظہار کر سکے اور اسے تاریخ کا حصہ بنا سکے۔



تانیڈیت کو بطور تقیدی تناظر کے دیکھیں تو بھی اس کی دوسطی سامنے آتی ہیں جو بنیادی طور پر عورت کو بطور متن سامنے رکھ کر تجزیہ کرتی ہیں۔ اولاً Feminist Critique یا تمثال نسواں اور دوم Gynocentrics میں پیش ابتقاد نسواں۔ فیمنسٹ کرٹین عورت کی اُس شیبہ کا تجزیہ کرتی جسے مرد نے تشکیل دیا اور اپنی تخلیقات میں پیش کیا، جب انتقاد نسوانی ادب میں عورت کے طرز احساس و ادراک کا تجزیہ کرتی ہے۔ بحیثیت جموعی تا نیشی نقادوں نے فیمنسٹ کرٹین پر انتقاد نسوالی اور ہمیت دی ہے۔ جب تانیڈیت کے ادبی فن پاروں پر اطلاق کی بات آئی تو یہ تسلیم کرلیا گیا کہ فقط رسی مفروضات اور مسلمہ تعصّبات کی روشنی میں کسی فن پارے کا منصفانہ تجزیہ ممکن نہیں۔ مختلف شافتوں میں موجود عورت ہو یا اس کی تفہیم کے لیے دائروں اور لہروں میں بٹی تانیڈیت کی تحریک ہو، ہمیشہ ایک کا منصفانہ تجزیہ کی تعید میں موجود ہے۔ اس لیے تا نیش تنقید میں مارسی، نفسیاتی، ساختیاتی، پسِ ساختیاتی اور رو تشکیلی طریق ہانے نفتہ کو بطور تجزیاتی حربہ برتا جاتا ہے لیکن تقید میں مارکسی، نفسیاتی، ساختیاتی، پسِ ساختیاتی اور رو تشکیلی طریق ہانے نفتہ کو بطور تجزیاتی حربہ برتا جاتا ہے لیکن تقید میں مارکسی، نفسیاتی، ساختیاتی، پسِ ساختیاتی اور رو تشکیلی طریق ہانے نفتہ کو بطور تجزیاتی حربہ برتا جاتا ہے لیکن تقید میں مارکسی، نفسیاتی، ساختیاتی کی پوری روایت کو، جو اپنی اصل میں مرد مرکز تھی، پلٹ دینے کے در پے تو تائیثیت شرح و تعیبر یعنی پر مینیات کی پوری روایت کو، جو اپنی اصل میں مرد مرکز تھی، پلٹ دینے کے در پے ، ناصرعباس نیٹر کے بھول:

نسوانی تقید کاعمومی مزاج 'نظرِ ثانی' سے عبارت ہے۔ یہ پوری ادبی تاریخ اور ثقافت کو از سرِ نونسائی زایوں سے جانچنے اور مرتب کرنے کی ضرورت کا احساس دلاتی ہے اور متن کی تعبیر و شرح کے اصولوں پر صدیوں پرانے مردانہ اجارے کو چینج کرتی ہے۔ (۱۱)

تانیثیت جے ادبی مطالعات میں بالعموم تناظر کے طور پر برتا جاتا ہے، اپنا ایک سیاسی، ساجی اور معاشی سیاق رکھتی ہے، جسے نظر انداز کر دیا جاتا ہے۔ تانیثی پڑھت کا بنیادی مقصدعورت کے اس کردار کی روتشکیل کرنا ہے جو اپنی تشکیل کی تہذیبی بنیادوں اور اور ان بنیادوں میں کارفر ما جر اور غلبے کی دائمی خواہش سے بے خبر رہی ہے۔ تانیثی مطالعات کے ضمن میں عام طور پرتین طرح کے مطالعات سامنے آتے ہیں یا تین طرح کے مطالعات کو تانیثی مطالعات کا نام دیا جاتا ہے۔

ا۔ ایسے مطالعات جس میں کسی مرد کی شعری و افسانوی تخلیقات میں عورت سے متعلق حصوں، نسوانی کرداروں اور تخلیق کار کاعورتوں سے متعلق رویے کا محاسبہ کیا جاتا ہے۔



۲۔ ایسے مطالعات جس میں خواتین کی تخلیقات کا تجزیہ کیا جاتا ہے۔ اس میں نسوانی کرداروں کی پیشکش کو بحثیت صنف یا بحثیت فرد پر کھا جاتا ہے۔ نیز تخلیق کار کے نسوانی شعور کو اس طرح پر کھا جاتا ہے کہ کیا اس نے مردانہ معاشرے کی اقدار، روایات اور تعینات کو بعینہ قبول کیا ہے یا تاریخی و تہذیبی جبر سے نجات پاکر، مبر اموکر اپنی ذات سے ماخوذ شعور کو برتا ہے؟

س۔ یا ایسے مطالعات جن میں تائیثیت اور اس کے پیانوں کو تناظر میں رکھ کر، تقیدی تھیوری سے متعلق (ساختیات، پسِ ساختیات اور بالخصوص رو تشکیل ایسے ) حربوں کو برت کر کسی بھی تخلیقی فن پارے کی تانیثی پڑھت کی جاتی ہے۔

اس نقطے سے آگے بات اس دعوے کے ساتھ بڑھائی جارہی ہے کہ تا نیٹی تقید میں تھیوری سے متعلق دیگر تقیدی حربے بھی مؤثر ثابت ہو سکتے ہیں تاہم رڈ تشکیل ایک ایساطر فکر اور طریق قر اُت ہے جو ہر تا نیٹی قر اُت کو فکری جولانی اور ہرمینیا تی بوقلمونی ضرور بخشا ہے۔ رڈ تشکیل جو بنیادی طور پر دبائی گئیں اور محبوں کی گئیں حقیقوں کو اجالئے کی دعویدار ہے، اس کے بطن ہی میں ایسے اشارے موجود ہیں جواسے براہِ راست تا نیٹیت سے جوڑ دیتے ہیں۔ تا نیٹیت اور روتشکیل کا بنیادی نقطۂ اتصال تو بہی ہے کہ ہردو، تکثیریت اور کثیر المعمویت کی حامی ہیں۔ دونوں ادعائیت، اتھارٹی اور جبر کا خاتمہ چاہتے ہیں۔ اسی طرح جب تا نیٹیت کورڈ تشکیل کی فہم وطریق میسر آتا میتو وہ سہ آتشہ ہوجاتی ہے۔ اس میں ہر رنگ ونسل اور ثقافت سے متعلق عورت کے جذبات کو ہمجھنے، اور ان سب کی آواز بننے اور ان کے احساسات کو ہمہ جہت معنی معانی پہنا نے کی صلاحیت پیدا ہوجاتی ہے۔ رد تشکیل کے احداف کے حوالے سے اما صدن کی رائے ملاحظہ ہو:

We deconstruct, displace, demystify the logocentricism, ethnocentric, phallocentric order of the things. (17)

رد تشکیل کے بنیاد گزار ژاک در یدا (Jacques Derrida) (۱۹۳۰ء ۲۰۰۰ء) کے نزد یک پررسری ساج بیک وقت لفظ مرکز اور مرد مرکز لیمنی phallogocentric ہوتا ہے۔ لیمنی مردانہ ساج میں طاقت کے مراکز بیک وقت جنسی اور معاشرتی رویے برابر کی بنیاد کے مراکز بیک وقت جنسی اور معاشرتی رویے برابر کی بنیاد پر نہوتے ہیں، جہال جنسی اور معاشرتی رویے برابر کی بنیاد پر نہوتے ہیں۔ "اپررسری نظام میں مردا پنی مردائلی کے پرنہیں بلکہ حاکم محکوم، اعلی ادنی، فعال اور منفعل کی بنیاد پر نہوتے ہیں۔ "اپررسری نظام میں مردا پنی مردائلی کے فوقیتی اظہار کے لیے جنس، جنسی قوت اور اس کی مبالغہ آمیز تشہیر کو استعال میں لاتا ہے، جس سے بلارد و قدرح یہ تاثر پیدا ہوتا ہے کہ وہ عورت کو آخلی مقاصد کی تحکیل میں کام آنے والی چیز سمجھتا ہے، اسی بنیاد پر، اسی کے رد ممل



میں عورت نے بھی خودمختاری کے حصول کے لیے جنسی آزادی کو لازمی تصور کر لیا ہے، حالاں کہ عورت کی جنسی آ زادی اوراس سے جڑے افعال مرد بنیا دسر مایہ دارانہ نظام میں بطور پراڈ کٹ استعال کیے جاتے ہیں۔

دریدائی رد تشکیل کے میں کسی بھی سٹم یا روایت کے مطالعے کا پیطریقہ ہے کہ اسے جنم دینے والے نظام کی بنیاد برغور کرلیا جائے۔ دریدا کے نزدیک کسی بھی سسٹم کی بنیاد فطری نہیں بلکہ انسان کی تشکیل کردہ ہوتی ہے، اور اسی تشکیل میں خلابھی موجود ہوتا ہے۔کسی بھی مظہر کی تفہیم میں کوئی اختلاف سامنے آئے تو اسی اختلاف پر انحصار کرنے کی بجائے تو اس کے تشکیلی نظام کو پرکھا جائے تو لاز ما کسی خاص مقصد کے لیے انسان ساختہ ہی ثابت ہوگا۔ پدرسری نظام ہویا تانیثیت بنیاد آئیڈیل نظام، ہر دوکسی طور فطری ہونے کے دعویدار نہیں ہوسکتے۔ تانیثیت اور مابعد جدیدیت کے رشتے یا روتشکیل کی تانیثیت کے حوالے سے معنویت کا اندازہ دریدا کے وحدانی سچائی (single truth) کے انکار کے نظریہ سے لگایا جا سکتا ہے۔ دریدا کے نزدیک نظریات کی ادعائیت اور جبر سے آزادی اس وقت ممکن ہے جب ہم خیالات کو شوی تخالف یا تضادی جوڑوں (binary opposition) سے

دریدا نے مرد اور عورت کو دیکھنے کے حوالے تضادی جوڑوں (binary opposites) کے اصول کی نفی کی ہے۔ تضادی جوڑوں کی ترتیب دراصل فوقیتی ترتیب ہوتی ہے،جس میں ایک اچھا تو دوسرا برا اور ایک برتر تو دوسرا کم تر قراریا تا ہے۔مردوزن کےمعاملے میں بہاختلاف جنس کی بنیادیر، بلکہ جنسی اعضا کی بنیادیر ہے، جوکسی بھی طور پر درست نہیں، ان بنیادوں پر کبھی بھی عورت کوایک فر داور برابری کا حامل انسان قبول نہیں کیا جائے گا۔ انیا حدلیاتی، تضادی جوڑوں کی بنیاد پرہی مرد کے لیے ہمیشہ اعلیٰ خصائص استعال کیے گئے جب کہ عورت کے جصے میں ا پسے القابات آئے جواس کی فکر کومحدود اور ذات کومجبوں کرنے کے لیے فطری محرکات کا کر دارا دا کرتے رہے۔ یہاں دریدا کے اصطلاح موجودگی کی مابعد طبیعیات بھی دل چسپ معنی کی حامل ہو جاتی ہے۔ دریدا کے روایتی متون میں تقریر کوتح پر کوفو قیت دینے کی وجہ سے رہ تشکیل کی ضرورت محسوس کرتے ہیں تو اس کی وجہ یہی موجودگی کی مابعد طبیعیات (metaphysics of presence) ہوتی ہے۔ایسی موجودگی جومعنی پراجارہ قائم کر کے اتھارٹی اور تسلط کوفروغ دیتی ہے۔ جبعورت کومتن تصور کر کے اس کی پڑھت کی جاتی ہے تو آشکار ہوتا ہے کہ عورت کی فہم، فکر، ترجیحات کے بیچھے بھی ایک قوت موجود ہے۔ اور وہ قوت مرد اساس ساج میں اس مرد کی نفسات کوعیاں کرتی ہے، جواعضا ہے تناسل کی بنیا دیرا پنی فوقیت جتا تا ہے، جس نے عورت کو کمزور، کمتر، محکوم اورغلام بنانے کے لیے اس کی خاص فکری تشکیل کی ہے۔ (۱۲) سی مابعد طبیعیاتی موجودگی کا ردّ لازم ہے اور دریدائی



رد تشکیل ہی تانیثیت کووہ ہنر اور حربے فراہم کرتے جس سے ادعائیت اور اتھار ٹی کے نیچے دیے ہمہ قسم کے حقیقی نسائی معانی دریافت کیے حاسکیں۔

تانیثیت سے رد تشکیل کے تعلق اور ان کے تفاعل سے واقفیت کے بعد لازم ہے کہ اردو میں تانیثی تنقید اور رد تشکیل کے اطلاق کی صورت حال کا بھی جائزہ لیا جائے۔اردو میں تانیثی ادب کے قین ہی کی طرح تانیثی تنقید کے حوالے سے کئی قباحتیں موجود ہیں جن کی نشان دہی ضروری ہے۔ ہمارے ہاں موجود تا نیثی تنقید کے ذخیرے کو پر کھیں تو ان میں کچھ واضح زمرے بنے نظرآ تے ہیں جو تنقید کی نوعیت کو واضح کرتے ہیں۔سب سے پہلے ہمیں ان مضامین کی کثرت سے واسطہ پڑتا ہے جن میں مختلف اصناف اور جہات میں خواتین کی خدمات کا حائزہ لیاجا تا ہے مثلاً افسانوی ادب میں خواتین کا حصہ، خواتین اور تنقید نگاری، خاکہ نگاری میں خواتین کا حصہ، اردو کی خواتین ناول نگار وغیرہ ۔ ان مضامین اور مقالات کی نوعیت روایت مرتب کرنے کی ہے، اس میں بس قلم کارخوا تین اور ان کی نگارشات کوشار کیا جاتا ہے اور ان کا تانیثی فکر وشعور سے کوئی واسطہ نہیں، تاہم عورتوں کے ادب کی طرح اس نوعیت کوبھی تانیثی تنقید میں شار کیا جاتا ہے۔اس کے بعد اس نوعیت کے مضامین کی باری آتی ہے جن میں عورتوں کی تخلیقات میں نسائی پیش کش کوموضوع بنایا جاتا ہے۔ یعنی فلاں کے ناولوں یا افسانوں میں نسوانی کردار۔اس نوعیت کےمضامین اور مقالات میں بیشتر تو کردارشاری کی جاتی ہے، یا فقط کردار کی نوعیت اور رویے کا احاطہ کرلیا جا تاہے۔ کردار کے شکیلی عناصر اور اور ان کی تشکیل میں تہذیبی اقدار کی پیروی یا مردانہ رویات سے انحراف کو کم ہی موضوع بنایا جاتا ہے۔ اسکے بعد اُن مقالات کی باری آتی ہے جس میں کسی خاتون کے تصویر عورت کواس کی تخلیقات کی روشنی میں جانجا جاتا ہے۔اس نوعیت کے مطالعات اگر چیرتانیثی تنقید کے نام پر کیے جاتے ہیں تاہم ان کی غرض و غایت کسی بھی خاتون تخلیق کار کے نصورِ فن کو مذہبی اور ثقافتی جواز مہیا کرنا ہوتا ہے۔ یعنی تا نیثی کسوٹی یر پر کھنے کی بجائے مروجہا قداروا خلا قیات سے جوڑ کرنتیجہ مرتب کرلیاجا تا ہے۔اس نوعیت کے مضامین میں کچھ ایسے شاندار مضامیں بھی ملتے ہیں جن میں ایک گہرا تہذیبی، تاریخی اور صنفی شعور نظر آتا ہے اور تانیثی نظریات کو تھونینے کی بجائے تہذیبی جڑوں اور تانیثی تخفظات کا باہمی مکالمہ کرا کے نتائج اخذ کیے جاتے ہیں۔اس نوع کے كامباب تانيثي مطالعات كے ثمن ميں فہميدہ رياض، فاطمه حسن، خالدہ حسين ڈاکٹرعقبلہ جاويداليي چند ہي خواتين کے مضامین کوشار کیا جا سکتا ہے۔ ان کے علاوہ کم ہی ایسے مطالعات سامنے آئے جس میں مرد اساس تشکیلات و مدف تنقیدینا کرمسلمات شکنی کی گئی ہو۔

کسی بھی خاتون کا تصورِ عورت ہو یا نسوانیت کی پیشکش یا تانیثی حسیت کا اظہار ان سب میں بیشتر کسی



عورت کے نسوانی شعور کو جانچنے کی کوشش کی جاتی ہے۔ تاہم مثالوں میں جنسیت کی پیش کش یا جنسی جذبات کے ب باکا نہ اظہار کو ہی تانیثی یا نسوانہ شعور قرار دیا جاتا ہے۔ اس نوع کی تنقیدی تجریبہ کے حوالے سے ڈاکٹر نحییہ عارف رقم طراز ہیں:

... جب نسائی شعور کی تعریف کرتے ہوئے مجھے یہ بتایا جائے کہ نسائی شعور کا تعلق میری مخصوص جسمانی ساخت اور حیاتیاتی حقائق کے ادراک کے حقائق سے ہے اور صرف وہی ادب یا تحریر نسائی شعور سے مملو مجھی جائے گی جس میں کسی نہ کسی طور میرے جسمانی یا حیاتیاتی وظائف کا اظہار ہوگا تو میرے اندرایک بڑا سخت احتجاج اور بڑی زہریلی بغاوت پیدا ہوتی ہے۔

نسائی شعور کے نام پرعورت کے حیاتیاتی خصائص پر ہی توجہ مرکوز کرنا تانیثیت کا اصول نہیں۔ تا نیثی تقید کا بنیادی وظیفہ ساجی تشکیلات کی رڈ تشکیل کر کے عورت کے حقیقی ما فی الضمیر کی بازیافت ہے جو اس نوع کی تحقیق و تنقید میں نظر نہیں آتا۔ عورت کے حوالے سے ساج میں موجود عمومی اور معمولہ تصورات کو بدلنے کے لیے عورت کے نسائی شعور سے زیادہ مرد کے مردانہ شعور کا مطالعہ ضروری ہے۔ وہ مردانہ نفسیات جوعورت کو محکوم بنانے اور ہر موڑ پراسے کمتری کا احساس ولانے کے جتن کر کے ساج کی مخصوص تشکیل کرتی رہی ہے۔ تا ہم اردو میں تا نیثی تنقید مرداساس مطالعات سے گریزال نظر آتی ہے، حالال کہ مرد کے خلق کردہ نسوانی کرداروں کا تا نیثی تجزیہ مرداساس ساج کی نفسیات تک رسائی کا اہم ذریعہ ثابت ہوسکتا ہے۔

تانیثی مطالعات کی ایک اہم جہت بلا تفریق مرد و زن تخلیقی فن پاروں کا تجزیاتی مطالعہ ہے۔ ایسے مطالعات نظم یا افسانے کے کامیاب تانیثی تجزیوں کی صورت میں سامنے آئے ہیں، تاہم ناول ایسی اصناف کا تانیثی مطالعہ بھی ممکن ہے۔ اس نوع کے تجزیات میں ادبی تھیوری بالخصوص رڈ تشکیل کے اطلاق کوبا آسانی محسوس کیا جا سکتا ہے، بلکہ روشکیلی طریقِ نقد ہی تانیثی مطالعات کووہ وسعت فراہم کرتا ہے کہ جس سے کسی بھی متن میں متعین اور واضح معانی کو ملتوی کر کے نئے، کثیر اور اہم معانی اخذ کیے جاسکیں۔ ایسے تانیثی تجزیات کی کامیاب مثالوں کے طور پر شافع قدوائی، عتیق اللہ، ڈاکٹر نا صرعباس نیر، ڈاکٹر قاضی عابدا ورقاسم لیقوب کے مضامین کو بیش کیا جا سکتا ہے۔ یہ دعوی کرنالا یعنی ہوگا کہ ایک مردعورت میں موجود ہمہ قسم کے جذبات اور احساسات کی مکمل تفہیم کرسکتا ہے، انہم تانیثی تنقید کے اطلاق میں یہ بات ضرور سامنے آئی ہے کہ ایک مرد تانیش فکر کو بہ ہر طور سجھ کر اس کا کامیا ب اطلاق کرسکتا ہے، اور درست نتائے بھی اخذ کرسکتا ہے۔ لیکن فی زمانہ تانیش فکر کو بہ ہر طور سجھ کر اس کا کامیا ب اطلاق کرسکتا ہے، اور درست نتائے بھی اخذ کرسکتا ہے۔ لیکن فی زمانہ



جلد ، شماره ۲ (جولائی تا رسمبر ۲۰۲۱ء)

٣٣

ثثش ماہی ﴿ردو

جامعات اور تحقیق جرائد میں تانیثی مقالات کی بہتات کی سوالوں کوجنم دیتی ہے جو یقیناً قابلِ تو جہ بھی ہیں۔ جیسے؛
کیا تانیثی مطالعات کرنے والے فاصل محققین و ناقدین کا تنقیدی شعور اس قدر پختہ ہو چکا ہوتا ہے کہ وہ ساجی اقدار کی زیریں سطح پر مرداساس شکیلات سے مکالمہ کر پائیں اور انھیں تنقیدی کسوٹی پر رکھ سکیں، نیز کیا وہ رد تشکیلی طریقِ نقد کی تفہیم کے بعد اس کا اطلاق کر پاتے ہیں؟ یا اس کے اطلاق کے بغیر ہی معمولہ اور پیش پا افرادہ تصورات کی بنیادوں سے عورت بنیاد سے حصول ممکن بنالیتے ہیں؟

# حواشي

- ا ۔ پروفیسرعتیق اللہ تابش،'' تانیثیت: ایک تقیدی تھیوری''مشموله''تر جیجات''، (نئی دہلی: مکتبہ جامعہ کمیٹڈ، ۲۰۰۲ء)، ص ۱۷
- ۳\_ ڈان سی والن (Dawn C. Wallin) *Postmodern Feminism and Educational Policy Development،* (Dawn C. Wallin) مشموله'' مک گل جزئل آف ایچوکیشن، جلد ۲ سم شاره ۲۰۰۱-۲۰۰۰ و برمونشر بال، ملاحظه یجیحه: https://mje.mcgill.ca/article/view/۸۵۵۲
  - سابه يروفيسرغتيق الله تالش" " تانيثي جماليات كالغين"،مشموله " تعصّبات"، ( نئي د بلي : ايم ـ آر ـ ببلي كيشنز، ۴٠٠۴ء )،ص ١١٥
  - ٨- وحيدمراد، ''يوسٺ ماڈرن فيمنزم؛ ايك تقابلي جائزه،''مشموله برقي مجلّه'' دانش''، بتارنخ ٢٥/ جون ٢٠٠١ء، ملاحظه سيجيه:
    - http://daanish.pk/~9^~•
  - ۵\_ جوليا كرستيوا، (Julia Kristeva)، Strangers to Ourselves ، ترجمه: ليون ايس روديز، (نيويارك: كولمبيا يوني ورشي، ۱۹۸۹ء)، ص
    - ۲- نجيسه عارف، 'نسائي شعور کا قضيه' ،مشموله' بنياد' ، جلد ۷ ، (لا ہور : لا ہور يوني ورسي آف مينجنٹ سائنسز ، ۱۲ و۲ ء ) م ۱۲۴
- ک۔ جوڈ تھے بٹلر (Judith Butler) و دیگر (مرتبین ) *Feminist Contentions: A Philosophical Exchange*، (لندن: روٹنج ، ۱۹۹۵ء)، ص ۱۳۸
- ۸۔ میری جوفرگ (Mary Joe Frug)، (A Postmodern Feminist Legal Manifesto (An Unfinished Draft)، (۱۹رور ڈ: لا ر یو یو، ایسوس ایش، ۱۹۹۲ء)، ص ۱۳۳
- 9- ناتجل وُدُ اور دُيودُ لوج (Nigel Wood & David Lodge)، (مرتبين)، *Modern Criticism and Theory*، (لندن: لانگ مين،
  - اله الله واكثر ناصر عباس نير ، ' نسوانی تنقيد''، مشموله' ار دوادب اور تانيثيت' ، مرتبه: قاضی عابد، (اسلام آباد، پورب ا كادمی، س ن ) ص ۱۳۳۷ م
    - اله الضاً، ''نسوانی تنقید''،ص ۱۲۸
  - ۱۲ و باب اشر فی '' مابعد حدیدیت اور تانیثیت' مشموله'' تانیثیت اور ادب' ، مرتبه: انوریاشا، ( دبلی: عرشیه پبلی کیشنز ، ۲۰۱۴ء)، ص ۳۰
- ۱۳ قاضی افضال حسین، ''متن کی تانیثی قراًت''،مشموله'' آدهی عورت، پورا ادب''، مرتبین: ڈاکٹر عقلیہ جاوید، ڈاکٹر حماد رسول، شازییہ یاسمین شکیل حسین سیّد، (لاہور: فکشن ہاؤس، ۱۳۷۷ء)، ص ۱۳۲
  - ۱۳ ماکیل وُڈ اور ڈ لوڈ لوج (Nigel Wood & David Lodge)، (مرتبین )، *Modern Criticism and Theory ، شی* ۸۸ م
    - ۵۱ و باب اشر فی ٬٬ مابعد جدیدیت اور تانیثیت ٬٬ مشموله تانیثیت اور ادب، مرتبه انوریاشا، ص ۳۰
      - ۱۲ ۔ قاضی افضال حسین،''متن کی تانیثی قرأت'' مِس ۱۳۸۸
        - اد نجیبه عارف٬ نسائی شعور کا قضیهٔ ،ص۱۲۲

بها هممام: المجمن ترقئ اردو پاکستان، کراچی

http://urdu.atup.org.pk/

ثشش ماہی اردو

جلد ے٩، شماره ٢ (جولائي تا رسمبر ٢٠٠١ء)

# مأخذ

- ا اُشر في، وہاب،''مابعد جدیدیت اور تانیثیت'' مشموله'' تانیثیت اور ادب''،مرتبہ: انوریاشا، دہلی: عرشیہ پہلی کیشنز، ۱۴۰۲ء
- ۲ بٹلر، جوڈتھ (Butler, Judith) و دیگر (مرتبین) Feminist Contentions: A Philosophical Exchange، اندن: روٹیتی، ۱۹۹۵ء
  - س. تابش، نتیق الله، پروفیسر، '' تانیثیت: ایک تنقیدی تضیوری'' مشموله'' ترجیحات'' ، نتی د ملی: مکتبه جامعه کمیٹله، ۲۰۰۲ء
- ۳۰ حسین، افضال، قاضی، 'دمتن کی تانیثی قرائت'، مثموله'' آدهی عورت، پورا ادب''، مرتبین: ڈاکٹر عقیلہ جاوید، ڈاکٹر حماد رسول، شازیہ یاسمین شکیل حسین سیّد، لا ہور: فکشن ہاؤس، ۲۰۱۷ء
- ۵۔ فرگ، میری جو (Frug, Mary Joe)، (Frug, Mary Joe) بارورڈ: لا ریویو، ایسوی ایش، A Postmodern Feminist Legal Manifesto (An Unfinished Draft)، (Frug, Mary Joe)
  - ۲\_ کرسٹیوا، جولیا (Kristeva, Julia) «*Strangers to Ourselves ، تر*جمہ: لیون ایس رودیز، نیویارک: کولمبها یونی ورشی ، ۱۹۸۹ء
  - ۷۔ نیز، ناصرعباس، ڈاکٹر،''نسوانی تنقیز''،مشموله''اردوادب اور تانیثیت''،مرتبه: قاضی عابد، اسلام آباد، پورب اکادمی،س ن
    - ٨ \_\_\_\_\_، '' تا نيثي جماليات كالغين''،مثموله '' تعصّبات''، نئي دہلي : ايم آرپبلي كيشنز، ٢٠٠٣ء
- 9\_ وَدْ، نامُجل اورلوج، ڈیوڈ (Wood, Nigel Wood & Lodge, David)، (مرتبین )، *Modern Criticism and Theory*، لندن: لانگ مین، ۱۹۹۰ء

## جرائد

ا - " نبنادْ"، جلد ۷، لا مور: لا موريوني ورسيّ آف مينجنت سائنسز، ۲۰۱۷ء

ویب سائٹس

- 1. http://daanish.pk/49830
- 2. https://mje.mcgill.ca/article/view/8552

୰୰

